

الَوْ تِلُكَ النَّ الْكُتْبِ وَقُوْ إِنْ صَّبِيْنِ وَبَهَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوْ الْوَكَانُوْ ا مُسْلِبِينَ ۞ ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيُلْهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَاۤ اَهْلَكُنَا مِنْ قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابُ مَّعُلُوْمٌ ۞ مَا تَسْبِقُ مِنُ أُمَّةٍ آجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُوْنَ ۞ وَقَالُوْا يَآتِهَا الَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ ۚ كُومَا تَأْتِيْنَا بِالْمَلْإِكَةِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ۞ مَا نُنَزِّلُ الْمَلْإِكَةَ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَا كَانُوا إِذًا مُّنظرِينَ ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَوَّلْنَا النِّكُمْ وَ إِنَّا لَهُ لَخِفظُونَ ۞ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي شِيعِ الْأُولِينَ ۞ وَمَا يَأْتِيهِمْ مِّنَ رَّسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ۞ كَنْالِكَ نَسْلُكُهٰ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينُ ۗ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ وَقُلْ خَلَتْ سُنَّةُ الْآوَلِينَ ﴿ وَلَوْفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِّنَ السَّمَاءِ فَظَلُّوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ۗ لَقَالُوۤ النَّهَا سُكِّرَتُ ٱبْصَارُ نَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَّسْحُوْرُوْنَ ﴿ نام - سُوْرَةُ الحِجْرِ ،اس سورت کی آیت ۱۰ (کَذَّبَ اَصْحُبُ الْحِجْرِ الْمُرْسَلِیْنَ) سے یہ نام لیا گیا ہے الحِجْرِ کے معنی پھر۔ ججر قوم شمود کے مرکزی شہر (دار الحکومت) کا نام تھا، جو چٹانوں کو تراش کر بنایا گیا تھا (The Rocky Tract, Al-Hijr, The Stone land, The Rock City)

یہ شہر حجاز سے شام کو جانے والے قدیم راستہ پر واقع تھا۔ اب اس شہر کو مد ائن صالح کہتے ہیں۔

سورت کا تجم: یہ سورۃ 99 آیات اور 6ر کوعوں پر مشتل ہے

زمانہ نزول - سورت کے مضامین اور انداز بیان سے واضح ہو تا ہے کہ اس سورۃ کا زمانہ نزول سورۃ ابراہیم سے متصل ہے۔ یہ وہ وقت تھا جب آپ صنگی ہے کہ اس سورۃ کا زمانہ نزول سورۃ ابراہیم سے متصل ہے۔ یہ وہ وقت تھا جب آپ صنگی ہے کہ اس سورۃ کا زر چکی ہے ، آپ صنگی ہے دلائل قاہرہ اور براہین قاطعہ سے اسلام کی حقانیت کو ثابت کر دیا، کفار کے شکوک وشبہات کا مشکرت جو اب دے دیا۔ اور ان کے پاس اپنے باطل سے چمٹے رہنے کا کوئی جو از نہ رہاتو انہوں نے اپنی مسلسل ضد، ہے دھر می ، استہز امیں مز احمت اور ظلم وستم کی حد کر دی جدے۔ اپنی مسلسل ضد، ہے دھر می ، استہز امیں مز احمت اور ظلم وستم کی حد کر دی جدے۔ اپنی مسلسل ضد ، ہے دھر می ، استہز امیں مز احمت اور علم وستم کی حد کر دی جانبی مسلسل ضد ، ہے دھر می ، استہز امیں مز احمت اور علم وستم کی حد کر دی جدے۔ اپنی مسلسل ضد ہو ہے کہ استہز امیں مز احمت اور علم وستم کی حد کر دی جدے۔ اپنی مسلسل ضد ، ہے دھر می ، استہز امیں مز احمت اور علم وستم کی حد کر دی جدے۔ اپنی مسلسل ضد ، ہے دھر می ، استہز امیں مز احمت اور علم وستم کی حد کر دی ہے۔

ان مظالم کاہمت واستفامت سے مقابلہ کرتے کرتے آپ مُٹایٹیٹٹم تھکے جارہے تھے اور دل شکسگی کی کیفیت بار بار آپ پر طاری ہو رہی تھی، جسے دیکھ کر اللہ تعالیٰ آپ مُٹایٹیٹٹم کو اس سورت میں تسلی دے رہاہے اور آپ کی ہمت بندھار ہاہے

سُوْرَةُ الْحِجْرِ ابِنِے ارد گرد کی سور توں میں قدرے ایک منفر د سورت ہے ، اس کی آیات مخضر ہیں مگر محکم ہیں اور عبارت کا رد هم نسبتا تیز ہے (زجر و تو پیخ، د همکی اور ملامت )، لیکن دعوت و نصیحت کار شتہ کہیں بھی نہیں ٹوٹا

## سُوْرَةُ الْحِجْر

صورت کا مرکزی مضمون: منگرین کو ایک خو فناک انجام کی خبر داری،اس کے لیے آفاقی،انفسی اور تاریخی استدلال – قانونِ جزا
 وسز اسے آخرت کی طرف توجہ دلائی گئی اور نبی کریم صُریعی فیڈیٹم کو مخالفتوں کے طوفان میں کام جاری رکھنے کی ہدایت

سورت کے مضامین : سورت میں بڑے دواہم مضامین ہیں:

1-جولوگ آپ ﷺ کی دعوت کاانکار کررہے ہیں ، آپ کا مذاق اڑاتے ہیں اور آپ کے کام میں طرح طرح کی مزاحمت کر رہے ہیں ان کے لیے تنبیہ اور زجر و تو پیخ

2- نبى اكرم صَلَّا عَلَيْهِم كَى تَسلَى و تَشْفَى

سورت کے ذیلی مباحث:

🖘 ہلاکت ِ اقوام کے 4 اصول

اپ صَلَّى اللَّيْرِ عَلَيْ وَ مِحنون كَهِنْ و الول - قر آن كامذاق اران و والول كو ملاكت كى د همكى \_

🤝 قر آن کی حفاظت کا اعلان

🖘 توحید کے آفاقی اور جزاو سزاکے تاریخ دلائل

ﷺ قصہ آدم وابلیس اور معر کہ خیر وشر کے بیان سے خیر وشر کی جزااور سزاکا قانون 🖘

آپ صَالَهُ عِنْهُ كُواستهزاء بِراور مشكل حالات ميں تسلي الله على الله على الله على الله على الله على الله





سورت کا مرکزی مضمون

انتهائی مشکل حالات میں آفاقی، انفسی اور تاریخی استدلال کے ذریعے کفار کے دباؤاور دنیاپر ستی سے پچ کر عقیدہ ُ توحید اور عقیدہُ آخرت پر مشتل قرآنی دعوت کے عظیم کام کو جاری رکھنے کی مہرایت

> ا آیات 1 تا 15) - آب الناء البائم کو تسلی - بیه قرآن بجائے خود ایک واضح ججت ہے، بیہ قسی خارجی نشانی یا قسی معجزے کا مختاج نہیں ہے، جو لوگ اس کو آج جھٹلا رہے ہیں یہ جلد ہی پیچھتا ئیں گے۔ ان کو ان کے حال پر جھوڑو، یہ چند دن اپنی خود فراموشیوں میں مگن رہ لیں، پھر ان کے لیے اللہ تنمٹ لے گا۔ غلبہ اسلام کی بشارت بھی

> > حاصل کرو۔

(آیات 16 تا 25) - قرآن کی دعوت کی صداقت کی جو نشانیاں آفاق میں موجود ہیں ان کی یاد دہانی- آسان پر حیکتے ستاروں، زمین کی انواع و پیداوار ااوع عجائبات پر غور کی دعوت

(آیات 78 تا 84) - توم شعیب اور توم شمود کے انجام کا اجمالی ذکر۔ این کے کھنڈرات تمہارے شجارتی راستوں پر واقع ہوئے ہیں، دیدہ عبرت رکھتے ہو توان کے انجام سے سبق سکھو

(أَيات 26 تا 48) —قصه آدم والبيس ہے کفار کی گمر اہی کے اصل مصدر کی وضاحت ابلیس اور اس کی ذریات نے انہیں اس ضلالت میں مبتلا کرر کھاہے،انجام پی<sup>ہ غور کرو</sup>

َ (آیات 85 تا 99) ۔ نبی اکرم النبی کی استہزاء اور مشکل حالات میں نسلی اور صبر کی ہدایت ۔دعوت و تبلیغ کے آ داب بھی

(آیات 49 تا 77) – قوم لوط پر فرشتول کا

نزول (ایک تباہ کن عذاب کے ساتھ)، اگر

دیدۂ بینا رکھتے ہو تو ان کے انجام سے عبرت

الَّرِ " تِلْكَ النَّ الْكِتْبِ وَقُرُ انٍ مُّبِينٍ وَبَهَا يَوَدُّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ الْوَكَانُوا مُسْلِيينَ ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُوا وَيَتَمَتَّعُوْا وَيُلْهِهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكَمْلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿

الله - الف لام را

تِلْكَ النَّ الْكِتْبِ - يه آيات بين كتاب اللي كي

وَقُولُ إِن مُنبِينٍ - اور قرآن مبين كي

رُبہا۔ کسی وقت ( قریب ہے)

ہے) اسے) قلت اور کثرت کے لئے آتا ہے، (کسی وقت، بہت وقت، بسااو قات، قریب کے معنی بھی دیتا ہے)

يَودُّ الَّذِينَ كَفَهُوا - جا ہیں گے وہ لوگ جنہوں نے كفر كیا

و کما فحوا فر فر سران می است.

لَوْ كَانْوُا مُسْلِمِينَ - كَاشْ! وه بهوتے مسلمان

ذَرْهُمْ - (ایے نبی) چیوڑ دوانھیں

(و ذر) وَذَر يَذِرُ ، وَذْ رًا : يَجُورُنا

يَأْكُلُوْا وَيَتَهَتَّعُوْا - كه كهائيس (چئيس) اور اور فائده الهائيس

عَتَّعَ يَتَمَتَّعُ ، تَمَتُّعًا : فَاكده الْحَانَا (٧)

ار دومیں: مودت،ودود

اردومیں: متاع، تمتع

وَدَّ يَوَدُّ ، مَوَدَّةٌ : جِامِنا، خُوامِش كرنا

وَيُلْهِهُمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ وَمَا آهْلَكُنَا مِنْ قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَّعْلُومٌ ۞ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ اَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ ۞

وَيُلْهِهِمُ الْأَمَلُ - اور عَا فَل كِيهِ رهين ان كو اميدين (لهو)

اَمَلِ: امید، تو قع - (الیم امید جس کے بورا ہونے کی انسان تو قع کر تارہے لیکن اس کا پوار ہو نامشکل اور بعید ہو

ار دومیں: امل (امید)، طولِ امل ( امید کی طوالت، حرص دنیا)، تامل (سوچنا، دیر کرنا)

فَسُوْفَ يَعْلَبُونَ ـ سُوعَنقريبِ الْخَيْسِ معلوم ہوجائے گا

وَمَا الهُلَكُنَامِنُ قُرْيَةٍ - اور نہيں ہلاك كيا ہم نے كسى نستى كو

اللَّاوَلَهَا - مكر اس حال ميں كه تھااس كے ليے

وَ : واوحاليه

كِتَابٌ مَّعْلُومٌ - ابك نوشنه (جهلے سے) طے شره كِتَاب: لَكُها مِوا (نُوشته) مَعَلُوَّم: جانا مُوا، معين، مقرر وفت

مَا تُسْبِقُ - نَهِينَ آكُ نَكُلُ سَكِي سَبَقَ يَسْبِقُ ، سَبْقًا: آكَ نَكُنا، يَهِلْ بَهْنِهَا، جُهُل كُرنا ار دومین : سبق، مسابقه، سبقت، سابق

أَهْلَى يُلْهِى ، الْهَآءُ :عَافَل كُرِنَا (١٧)

لَّهَا يَلْهُو ، لَمُوَّا :غَافَّل بَونا (١)

ار دومين: لهوولعب

أَهْلَكَ يُهْلِكُ ، إِهْلَاكُ : بِلاك كُرْنا

وَمَا اَهْلَكُنَامِنُ قُرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَّعُلُومٌ مَا تَسْبِقُ مِنُ أُمَّةٍ اَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ ۞ وَقَالُوا لَا أَيْهَا الَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ إِنَّكَ لَهَجُنُونٌ \* ۞

مِنْ أُمَّةٍ - كُوكَى قُوم

أَجُلَهَا - اینے (ہلاکت کے) وقت مقرر سے

أَجَل :مقرره وقت

و مَا يَسْتَأْخِهُونَ - اورنه في حجيه ره سخي ہے۔ اِسْتَاْخَرَ يَسْتَاْخِرُ ، اِسْتِيْخَارُ : دير كرنا، يَجِي رَهِنَا

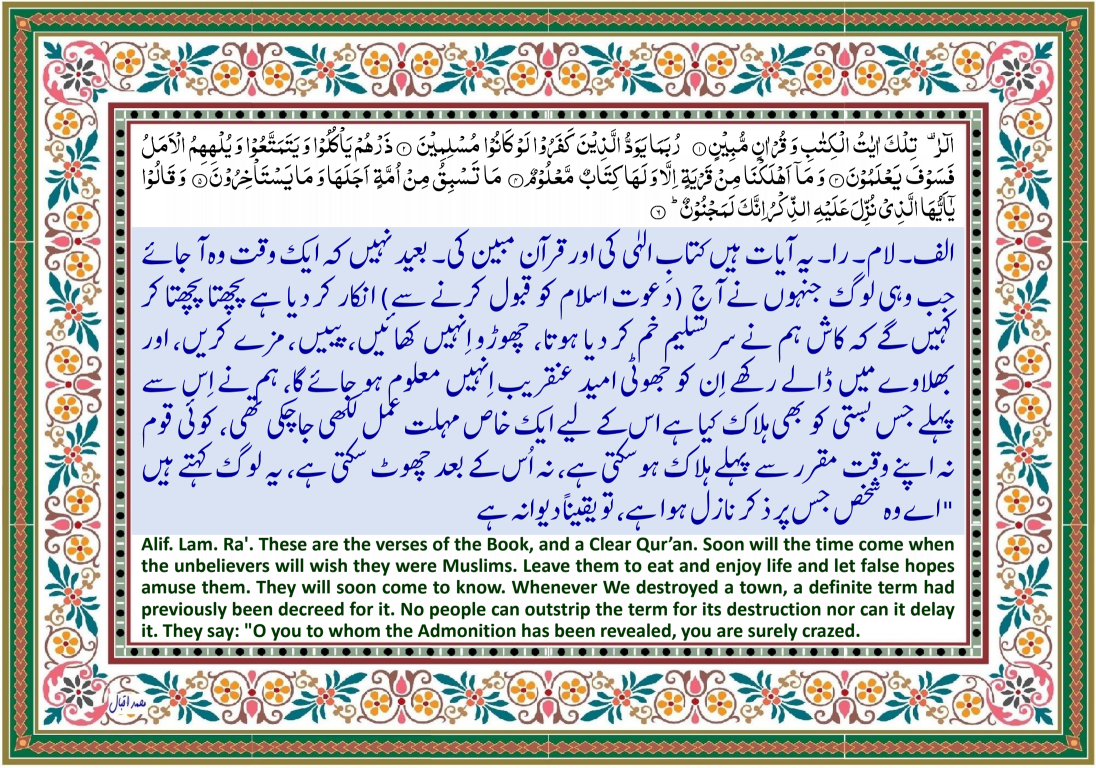
وَقَالُوْ الْيَالِيُهَا الَّذِي - اور وه كهن بي، اے وه شخص

نَيْلَ عَلَيْهِ النِّاكْمُ - نازل ہوا ہے جس پر ذکر (قرآن)

الذِّكْر: نَصْيحت، ذكر (قر آنِ مجيد مين قر آن كاايك نام الذِّكُوبِ قرآن مجید کے اساء (ناموں) پر ایک ضمیمہ آگے اضافی مواد میں

إِنَّكَ لَهُ جُنُونٌ - يقينًا ثم توضر ور ديواني مو

لَ :لام تاكيد جَهِنُون :ديوانه، جن رسيده (وه شخص جس كوجنات نے تعليم دى ہو)



## قر آن اپنی صدافت کی خو د دلیل ہے

سورت کے آغاز میں مخضر تمہید - اس سورت کی آیات جو تمہارے سامنے ہیں یہ الکتاب کی آیات ہیں – یہ قر آنِ مجید کی صداقت کا بیان ہے، یہ وہ کتاب ہے جس کے اتار نے کا اللہ تعالیٰ نے وعدہ فرمایا تھا اور جس کی پچھلے نبیوں نے خبر دی تھی۔

قر آن مبین کامعنی ہے واضح قر آن، جس کے سمجھنے میں کوئی الجھن اور د شواری نہ ہو۔

۔ یہ کلام جو ان کوسنایا جارہا ہے یہ کتاب الہی اور ایک واضح قر آن کی آیات پر مشتمل ہے۔ یہ اپنی صدافت کی دلیل خو د اپنے اندر رکھتا ہے، کسی خارجی دلیل کامختاج نہیں ہے۔ اس کے باوجو د جولوگ اس کو نہیں مان رہے ہیں، اس کی صدافت کو جانچنے کے لیے معجز ول کی فرمائش کر رہے ہیں، وہ در حقیقت اپنی شامت کو دعوت دے رہے ہیں۔

یہ لوگ آج ان آبات و معجزات کی تکذیب کرت رہے ہیں اور قر آن مبین کو نہیں مان کے دے رہے، انہیں خبر دار کیا گیا گیا ہے اور دھمکی دی گئی ہے کہ دعوت اسلامی جو تمہارے سامنے پیش کی جارہی ہے، اس کے قبول کرنے کے بعد مہلت بہت ہی محدود ہے، اسے ضائع مت کرولیکن ایک دن ایسا آنے والا ہے کہ وہ بڑی حسرت سے یہ کہیں گے کہ کاش وہ ایمان لاتے۔ لیکن اس وقت ان کی یہ تمنائیں ان کو کوئی فائدہ نہ دیں گی۔

نبی اکرم منگی پیٹیم کو مخاطب کر کے فرمایا جارہا ہے کہ اگریہ اپنی سرمستیوں میں گم ہیں، تم کو اور تمہاری دعوت کو (خطاب پیغمبر منگی پیٹیمبر منگی پیٹیمبر منگی پیٹیمبر منگی پیٹیمبر منگی پیٹیمبر منگی پیٹیمبر کے جال پر چھوڑو، چند دن یہ کھائی لیں، مزیے کرلیں اور لذیذ آرزوؤں کے خواب دیکھ لیں، عنفریب وہ وقت آیا چاہتا ہے جب یہ اپنی سرمستی کا انجام خو داپنی آئلھوں سے دیکھ لیں گے۔

## عذابِ الٰہی کے موخر ہونے کی وجہ

- یہاں اس سوال کاجواب بھی دیا گیا کہ بیہ مخاطبین نہ صرف اس پیغام کومان کے نہیں دے رہے بلکہ اس کامذاق بھی اڑارہے ہیں اور عذاب لے آنے کامطالبہ بھی کر رہے ہیں توان پر عذاب کیوں نہیں آرہا؟
- یہاں بتایا گیاہے کہ بیہ تاخیر اللہ کی ایک سنت ہے کہ وہ کسی قوم پر عذاب تبھیخے سے پہلے اس پر اپنی ججت تمام کر تاہے۔انہیں موقع دیتاہے کہ انہیں جو اسبابِ ہلاکت بتائے جارہے ہیں ان پر وہ غور و فکر کر شکیں
- اس اتمام جحت کے بعد بھی اگر وہ قوم اپنی سرکشی سے باز نہیں آتی تولاز ماً وہ اپنے انجام کو پہنچ جاتی ہے۔ اتمام جحت اور اخلاقی زوال کی وہ حد جس پر پہنچ کر کوئی قوم مستخق عذاب ہو جاتی ہے ایک خدائی نوشتہ میں رقم ہے۔
- جب اس نوشتہ کی مدت پوری ہو جاتی ہے ، تو قوم ہلاک کر دی جاتی ہے۔ سرِ مُو اس میں فرق واقع نہیں ہو تا۔ نہ اس میں نقدیم ہوتی نہ تاخیر
- قریش کا طنزیہ اندازِ تخاطب: وہ آپ مُٹی عُلیْمِ کو کبھی دیوانہ کبھی ساحر کبھی کا ہن کہتے۔ یہاں وہ آپ مُٹی عُلیْمِ پر طنز کرتے ہوئے کہتے ہیں اے وہ شخص جو مدعی ہے کہ اس پر خدا کی طرف سے ہمارے لیے یاد دہانی اتری ہے تم تو ہمیں مجنون اور دیوانے معلوم ہوتے ہو (شاید اس بناہر کہ آپ نے جس طرح اپنی ذات کو اس کام میں گم کر دیا اور اپنا نفع و ضرر سے قطع نظر اپنی تکلیفوں کو محسوس کرنے کی بجائے صرف اسلام کامستقبل عزیزر کھا، ان کے نزدیک بیرویہ کسی عقلمند آدمی کا نہیں ہوتا)

لَوْمَا تَأْتِيْنَا بِالْمَلَيِكَةِ إِنْ كُنْتَمِنَ الصِّدِقِينَ ۞مَا نُنُرِّلُ الْمَلَيِكَةَ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَا كَانُوْ الذَّا مُّنْظَرِيْنَ ۞ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنَّا لَهُ لَحْفِظُوْنَ ۞

مِنَ الصَّاقِينَ - سي كَهَنْ والول مين سے

مَانْتُزِّلُ الْمُلْبِكَةُ - (كهردو!) نهيس نازل كيا كرتے هم فرشتوں كو

اِلَّا بِالْحَقِّ - مكر حَنْ كے ساتھ (فیصلہ عذاب كے ساتھ)

وَمَا كَانْتُوا إِذًا - اور وه نه موت تب

مُنظِرِينَ - جن كومهلت وى كئي أنظر ، إنظارًا :مهلت دينا (۱۷)

اِنَّانَحْنُ نُرَّلْنَا النِّكُمَ - بِشِك مم نے ہى نازل كيا بيرذ كر (قرآن)

وَإِنَّا لَهُ لَلْحِفِظُونَ - اور بِي شك مهم اس كى يقيناً حفاظت كرنے والے ہیں

مُنظَر : جُس كومهلت دى گئي (مفعول)



## منكرين كي طرف سے فرشتے لانے كامطالبہ

مشر کین آپ سے کہتے کہ اگر تم اپنے دعوے میں سچے ہوتو آسان سے فرشتوں کو کیوں نہیں اتار لاتے جو تمہاری صدافت کی گواہی دیتے؟ کیونکہ تم اللہ تعالیٰ کے رسول ہو۔ اور رسالت کا فیصلہ آسان پر ہوتا ہے۔ تم پر آسان ہی سے کتاب اتر رہی ہے تو تمہاری تائید بھی آسانی مخلوق فرشتوں کو کرنی چاہیے۔ وہ تمہارے دائیں بائیں ہٹو بچو کہتے ہوئے نظر آئیں، تمہاری حفاظت کریں اور جو آدمی دست درازی کرے اس کے ہاتھ کاٹ دیں۔ تمہارے راستے میں رکاوٹ بننے والی ہر طاقت کو کچل ڈالیں۔ لیکن ان میں سے کوئی بات بھی نظر نہیں آتی تواس کاصاف مطلب ہے کہ تم اللہ تعالیٰ کے نبی (صَلَّیْ اللَّیْمُ اَنہیں ہو۔

فرشتے کب اتر تے ہیں؟ یہ قریش کے سوال اور طنز کاجواب ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ ہمارے فرشتے یو نہی بے مقصد زمین پر نہیں اتارے جاتے ہیں کہ وہ زمین پر جا کر ان حقائق کو منکشف کر دیں جن کی دعوت دینے کے لیے اللہ تعالیٰ کا نبی آتے ہیں

اللہ تعالیٰ کا منشابہ ہے کہ لوگ اپنے فہم و شعور سے کام لے کر ان باتوں پر غور کریں جن کی دعوت لے کر اللہ تعالیٰ کا نبی مبعوث ہو تا ہے۔ آفاق والفس میں جو نشانیاں موجو دہیں اور جن کی طرف قر آن توجہ دلا رہاہے ان پر غور کریں اور ان کی روشنی میں آ بیان لائیں۔ ایمان لانے کے لیے فرشتوں کے اتارے جانے کا مطالبہ نہ کریں۔ فرشتے تو اللہ اس وقت بھیجتا ہے جب لوگ اندھے بہرے بن جاتے اور عذاب کے سواان کے لیے کوئی اور چیز باقی رہ ہی نہیں جاتی۔ اس وقت فرشتے خدا کا فیصلہ لے کر آتے ہیں اور وہ قوم نیست ونابود کر دی جاتی ہے۔ اس کے بعد کسی کو مہلت نہیں ماتی۔

#### إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا النِّ كُرِّ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ ۞

#### حفاظتِ قرآن

- ایک طرف اس آیت کریمہ میں نبی اکرم منگانگیوم کو نہایت پر زور الفاظ میں تسکین و تسلی دی گئی ہے کہ اگریہ لوگ (قریش) اس قر آن عظیم کی قدر نہیں کر رہے ہیں تو تم اس کاغم نہ کرو۔ بیہ کتاب، تمہاری طرف سے کسی طلب و تمناکے بغیر، ہم ہی نے تم پر اتاری ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں
- دوسری طرف قریش کو بھی مخاطب کیا گیاہے کہ یہ "ذکر"جس کے لانے والے کو تم مجنون کہہ رہے ہو، یہ ہمارانازل کیا ہواہے،
  اس نے خو د نہیں گھڑ اہے۔ اور یہ خیال تم اپنے دل سے زکال دو کہ تم اس "ذکر" کا پچھ بگاڑ سکو گے۔ یہ بر اہ راست ہماری حفاظت
  میں ہے۔ نہ تمہارے مٹائے مٹ سکے گا، نہ تمہارے دبائے دب سکے گا، نہ تمہارے طعنوں اور اعتراضوں سے اس کی قدر گھٹ
  سکے گی، نہ تمہارے روکے اس کی دعوت رک سکے گی، نہ اس میں تحریف اور ردوبدل کرنے کا بھی کسی کو موقع مل سکے گا۔
- تیسری طرف بیہ آیت ختم نبوت پر بھی بہت بڑی دلیل ہے۔ اگر سورۃ المائدۃ کی آیت ۳ (الْیَوْمَ أَحْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ) کے مطابق قر آن میں ہدایت درجہ کاملیت تک بہنچ گئ اور اس آیت کریمہ کے مطابق وہ ابدی طور پر محفوظ بھی ہو گئ تووجی کے جاری رہنے کی ضرورت بھی ختم ہو گئ
- خطاب قریش کو مگر و سیع تر معنوں میں یہ پوری انسانیت کے لیے ایک چیلنج تھا۔ اس طرح ساتویں صدی عیسوی سے لے کر قیامت تک کے انسانوں کے سامنے ایک ایسا قطعی معیار ر کھ دیا گیا جس کے اوپر جانچ کر روہ دیکھ سکیں کہ قر آن واقعی خدا کی کتاب ہے یانہیں۔

وَلَقَدُ ٱرْسَلْنَامِنَ قَبْلِكَ فِي شِيَعِ الْأَوَلِينَ ۞ وَمَا يَأْتِيْهِمْ مِّنْ رَّسُولٍ اللَّكَانُوا بِه يَسْتَهْزِءُونَ ۞ كَذَٰلِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِيْنُ ۞

وَلَقُنُ أَرْسُلْنَا - اور يقيناً مم بيج حكي بين (رسولول كو)

مِنْ قَبْلِكَ - آب سے پہلے

فِيْ شِيعِ الْأَوْلِينَ - يَهْ لِي لُو لُول ميں

شِيئع: فرقے، گروہ، قومیں (اس کاواحد شِیْعَةٌ) شاع يَشِيْعُ ، شُيوعًا و شيعانًا: يهيلنا، منتشر مونا، پيروي كرنا

ار دوميں: شيعه (شيعانِ على) ،مشايعت ( ساتھ ساتھ يا پيچھے جِلنا)،اشاعت،شائع

وَمَا يَأْتِيهِمْ - اور نہيں آتا تھاان کے ياس مِّنْ رَّسُولِ إِلَّا - كُونَى رسول مَكْر

كَانْوَابِهِ يَسْتَهْزِعُونَ - وه اس كامذاق ار الاكتے تقے ره زا اِسْتَهْزَا يَسْتَهْزِئُ ، اِسْتِهْزَآءٌ :مذاق الرانا

سَلَكَ يَسْلُكُ ، سَلْكاً وَ سُلُوْكًا: چِلانا، وَاخْل كُرِنا اردومين: سلوك، سالك، مسلك، مسالك كَنْ لِكَ نَسْلُكُهُ - اسى طرح دال دين بين مم اس (استهزاء) كو

فِيْ قُلُوْبِ الْمُجْرِمِينَ - مجر مول كے دلول ميں



# انسیاء کی سرگزشتوں کا حوالہ ا

نبی کریم صلی تائیم اور اہل ایمان کی تسکین و تسلی کے لیے انبیاء علیہ السلام کی سرگز شتوں کا حوالہ ہے کہ اللہ نے ہر امت کی اصلاح وہدایت کے لیے رسول بھیجے اور کتابیں اتاریں مگر بھی ایسا نہیں ہوا کہ کسی قوم نے آسانی سے پنجمبروں کی دعوت کو قبول کر لیا ہو۔ ہر قوم نے پنجمبر کی دعوت کا مذاق اڑایا، شمسنح سے کام لیابلکہ جو کچھ ان سے ہو سکا انہوں نے کیا آج آپ کے ساتھ جو کچھ ہورہا ہے یہ کوئی نئ بات نہیں ہے۔

اس کی وجہ بیہ ہے کہ ایک دل میں دوجا ہتیں، دو تحبین کبھی اکٹھی پیدا نہیں ہو تیں۔ جس دل میں شیطانی خیالات اپنی جگہ بنا چکے ہول، خواہشات نفس نے بسیر اکر لیاہو اور د نیاتر جے پاچکی ہو اس دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت، اللہ تعالیٰ کے دین سے وار فسطی اور اللہ تعالیٰ کی کتاب کے اتباع کا جذبہ کبھی آسانی سے داخل نہیں ہو سکتا۔ بیہ ندی کے دو کنارے ہیں جو جمع نہیں ہو سکتے۔

توحید کا پیغام واضح ہونے اور ججت تمام ہو جانے کے بعد بھی جولوگ ضد و عناد کی وجہ سے نہ مانیں اللہ تعالی ایسے مجر موں کے دلوں پر مہر لگادیۃ ہیں، تبھی توبیہ انبیاء علیہ السلام کے تمسخر اور استھزاء جبیبا گھٹیاکام کرنے کی جسارت کرتے ہیں (کیونکہ اللہ کا قانون و دستوریہی ہے کہ انسان جد ھر جانا چاہیے اللہ اس کو اسی راستے پر چلنے کی توفیق دیتا ہے

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَكَّىٰ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا - مَ كَرجو شخص رسول كى مخالفت پر كمربسته ہو اور اہل ايمان كى روش كے سواكسى اور روش پر چلے، درآل حاليكہ اس پر راہ راست واضح ہو چكى ہو، تواس كو ہم اُسى طرف چلائيں گے جد هر وہ خود پھر گيا اور اسے جہنم ميں جھو نكيس گے جوبدترين جائے قرار ہے – 4:115)

ۗ ۘۘۘۘۘڮڽؙؙۅؚ۫ڹؙۅٛڹ؋ۅؘقؘڵڂؘڶۘڎؙڛؙٛڐؙٳڵؖٷٙڸؽ۬؈ۘۅؘڶۅٛڣؘؾڂڹٵۼڵؠؚڠؚؠٵؚٵؚڡؚؖؽؘٳڛػٳۼڣڟڷؙۏٳڣۣڽؚڮؽڂۯڿؖ؈ؘٚڰڣٵڽٛٵۺڴۭؠڎٵڹۛڝٵۯڹٵڹڶڹڂڽؙۊؘۅٛڠؗڕۿؖۺڂٛۅۯۅٛڹ۞

خَلَا يَغْلُوْ ، خُلُوُّ : كُررنا

سُنَّة: سنت، طريقه

لايُؤْمِنُونَ بِهِ - بيرلوگ ايمان نهيس لائيس گے اس پر وَقُنْ خَلَتْ - اور گزرچی ہے

سُنَّةُ الْأَوْلِينَ - بِهِلَ لُو كُولِ كَي عادت ( سنت )

وَكُوْفَتُحْنَاعَكِيْهِمْ - اور اگر تھول دیتے ہم ان پر بَابًامِّنَ السَّبَاءِ - كُونَى دروازه آسمان كا

سُكِّرَتُ أَبْصًارُنَا - موند دى كَنْيْنِ ہمارى نگاہيں

فَظُلُوا فِيْهِ يَعْرُجُونَ - چُر وه وه لكت اس ميں چرا هنے

بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مُّسْحُورُونَ - (نہیں) بلکہ ہم لو گوں پر جادو کر دیا گیا ہے

عَرَجُ ، يعْرُجُ ، عَرُوْجًا :اوپر (بلند جَكَه) پرجِرٌ هنا لَقَالُوْالِتُهَا- تَبْ بَهِي ضرور كَهْتِهِ بِيهِ لُوكَ كَهُ دِر حَقَيقت

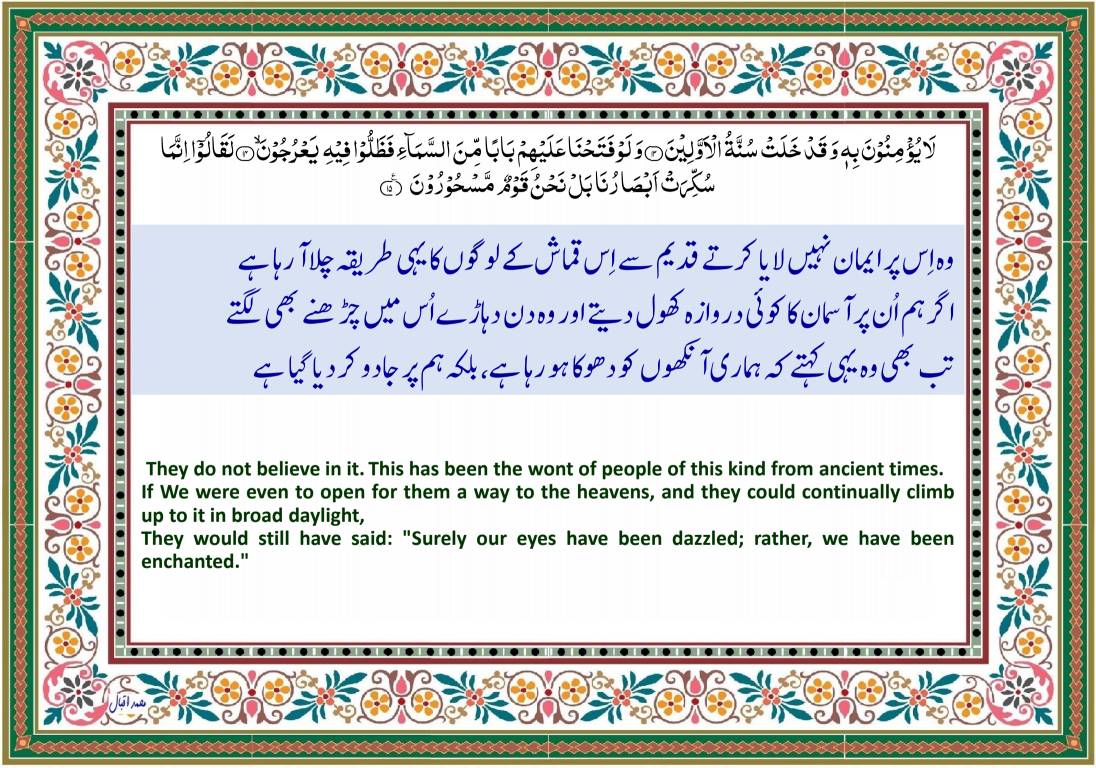
سَكَّرَ يَسَكِّرُ ، تَسْكِيْرًا : نَشْ مِينِ آنا، خمار زده ہونا، نظر بندى كرنا (١١) ار دو مِين : سُكُر، مُسْكِر ات ( نشه آور

ظُلَّ يَظُلُّ ، ظُلَّا وَ ظُلُوْلًا : ہونا، رہنا، اُگ آنا ظُلَّ کے بعد اگر فعل مضارع ہو تو پھھ کرنے / جاری رکھنے کے

اشاء) مشخور: جارو كيا گيا- جمع مَسْحُورُ ون

ار دومیں: خالی، خلاء، خلوت، تخلیه

اوّلِيْن ، أوّلُ كى جمع



#### ا نکار کا اصلی سبب

مشر کین مکہ کی ہٹ دھر می کاذکر کہ کفران کے دلوں میں یوں جڑ پکڑ چکاہے کہ اگر ان کے لیے آسان کے دروازے کھال دیئے جائیں اور بیہ سیڑ ھی لگا کر دن دہاڑے اوپر بھی چڑھ جائیں اور ہماری قدرت کے روشن دلائل اپنی آئکھوں سے دیکھ لیں پھر بھی بیہ حق کو قبول کرنے کے لیے آمادہ نہیں ہوں گے

اس صورت میں بھی بیہ بڑی بے حیائی اور ڈھٹائی سے کہہ دیں گے کہ کہ بیہ جو پچھ ہمیں نظر آرہاہے بیہ حقیقت نہ تھی بلکہ پچھ منتر پڑھ کر ہماری نظر بندی کر دی گئی ہے، تھا پچھ بھی نہیں۔اور ہمیں یوں نظر آیا کہ ہم آسان پر چڑھے، وہاں فر شتوں کو دیکھا اور قدرت کی اعجاز آفرنیوں کامشاہدہ کیا۔ بیہ مشاہدات محض نظر بندی کا کر شمہ تھے۔حقیقت سے اس کا کوئی واسطہ نہ تھا۔ ہم پر تو حادو کر دیا گیا تھا۔

مطلب یہ ہے کہ ان کے ایمان نہ لانے کا اصل سبب یہ نہیں ہے کہ ان کی طلب کے مطابق ان کو کوئی معجزہ نہیں دکھایاجارہاہے بلکہ اس کا اصل سبب بیہ ہے کہ وہ اپنی خواہشات اور اپنے مزعومات میں کوئی تبدیلی قبول کرنے اور اسکبار کے سبب سے پیغمبر کی بات سننے کے لیے تیار نہیں ہیں۔

کفار کے شمسنح اور مطلوبہ معجزہ نہ دکھانے کے سلسلہ میں رسول اللہ صَالَقَائِدُمِّ کوجو ملال ہو سکتا تھااللہ تعالی نے ان آیات میں اس کو رفع کر دیااور رسول اللہ (صَالَقَائِدِمِّ ) کو تسلی دے کر اشار تاصبر واستقامت کی تلقین بھی کر دی۔ اضافی مواد Reference Material

- کسی کتاب کا تعارف بالعموم اُس کے نام سے ہوتا ہے، اس لیے کہ نام اُس کے موضوع کا عکاس ہوتا ہے، اور اکثر موضوع کے عنوان سے بھی کتاب کا نام رکھا جاتا ہے، جس طرح ایک مصنف اپنی کتاب کا نام رکھتا ہے اُسی طرح اللّٰہ تعالیٰ نے بھی اپنی کتاب کے مختلف 'اسا' قرآن مجید میں بیان کیے ہیں۔ لیکن قرآن کریم اللّٰہ کی تصنیف نہیں بلکہ تنزیل ہے، یعنی اللّٰہ تعالیٰ کی جانب سے انسانیت کی خیر خواہی کے لیے نازل کیا گیا ہے۔ یہ اس کا کلام ہے
  - اس کتاب (قرآنِ کریم) کااصل نام "قرآن "ہے۔ بیہ لفظ قرآن مجید میں ستر دفعہ استعمال ہواہے۔
  - صحیح لفظ قُرآن اور صحیح تلفظ بھی قُرآن ہے، لیکن بعض علمائے مقد مین نے اسے بغیر ہمزہ کے بھی (القران) پڑھااور بتایا ہے
- الله تعالی نے اپنی کتاب کانام "قرآن" رکھا ہے یہ ایبانرالا اور بے مثال نام ہے جسے عربوں نے کبھی اپنے کلام کے مجموعوں کو بیہ
   نام دیا اور نہ ہی تبھی دنیامیں کسی کتاب کا یہ نام رکھا گیا (امام جاحظ)
- قرآن مجید کے متعدد نام ہیں جو اس کے مقام وشر ف اور فضیات کی گواہی دیتے ہیں، عربوں کی روایت میں جو چییز انہیں محبوب ہوتی وہ اسے سینکڑوں ناموں سے رکارتے اور اور بیسیوں بار دہراتے
- قرآن کریم کے بیہ متعدد نام قرآن کی صفات کی بناپر ہیں لیتنی بیہ قرآنِ کریم کے صفاتی نام ہیں اور بیہ تمام صفاتی نام خود قرآن سے اخذ گئے گئے ہیں
  - امام رازی نے قرآنِ کریم کے ۵۵ نام گنوائے ہیں (جن میں ۳۲ کی تشریح بھی کہ ہے)
  - اسی طرح علامہ جلال الدین سیوطیؓ نے الانقان فی علوم القرآن میں بھی ۵۵ نام گنوائے ہیں

- محمد بن جریر الطبری نے لکھا ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی نازل کردہ کتاب کو جار نام دیے ہیں۔ ان میں سے ایک نام القرآن ہے' دوسرا' الفرقان' تیسرا الکتاب اور چوتھا' الذکر' ہے۔ ( ابن عطیہ نے جھی یہی چار نام ذکر کیے ہیں)
- علامه زر قانی نے ان چار ناموں پر' التنزیل 'کے نام کا اضافه کیا ہے اور کہا ہے که قرآن کے بہی پانچ نام ہیں۔ للذا قرآن کے اصل نام پانچ ہیں: ۱-القرآن ۲-الذکر ۳-الکتاب ۴-التنزیل ۵-الفرقان۔
  - اس کے علاوہ جتنے بھی نام ہیں وہ سب صفاتی نام ہیں
- ، علامه محمد علی الصابونی نے ان پانچ ناموں (القرآن،الذ کر،الکتاب،التنزیل،الفر قان) کواسم کہا ہےاور دیگراسا کو صفات کہا ہے

قرآن مجید کے پانچ اسا

- 1. القرآن : قرآن کے تمام ناموں میں بالعموم اور ان مذکورہ بالا پانچ ناموں میں بالحضوص سب سے زیادہ مشہور نام 'القرآن' ہے جس کاذکر قرآن مجید کی ۳۲ سور توں کی ۲۵ آبات میں ہوا ہے
- قرآن کو قرآن کیوں کہتے ہیں؟ اِس لفظ کے دو معنی ہیں: ا- جمع کرنا، ۲- پڑھنا۔ تاہم اِس بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ بعض کا خیال ہے کہ یہ 'قَرَیْتُ ' سے مشتق ہے جس کے معنی ہیں' جمع کرنا' جوڑنا۔ بعض نے اسے 'قَرَیْتُ ' سے مشتق قرار دیا اور اس کے معنی بھی جمع کرنا ہیں (اس کی دلیل یہ دی گئ ہے کہ چو نکہ قرآن کی سور تیں اور آیات جمع ہیں اور آپس میں مربوط ویک جا ہیں اور اس سے قبل ' یعنی نزول سے پہلے لوح محفوظ میں بھی وہ یک جا اور جمع تھیں' للذا اس بنا پر قرآن کو ' جمع' کہا جائے گا۔ قادہ )

🖘 قرآن جمعنی پڑ ہنا: قرآن کے دوسرے معنی 'پڑھنے' کے ہیں

حضرت عبداللدابن عباس کے مطابق القرآن کا مادہ یا اصل 'ق-ر-گ' ہے اور یہ فعلان کے وزن پر مصدر کا صیغہ ہے جس کے معنی ہیں 'پڑھنا'، مثلًا غفران، خسران، کفران وغیرہ۔ خود قرآن مجید میں متعدد مقامات پر قرآن 'پڑھنے ' کے معنوں میں استعال ہوا ہے، مثلًا سورہ بنی اسرائیل میں فرمایا: وَقُواٰنَ الْفَجْرِ طُ إِنَّ قُواٰنَ الْفَجْرِ کَانَ مَشْهُوْدًا (۱۷:۱۷) دور فجر کے وقت قرآن پڑھو، بے شک فجر کی قراء ت میں فرشتے حاضر کیے جاتے ہیں "

سورة قیامه میں تو بالکل واضح انداز میں یہ معنی فرمایا ہے۔ فرمایا: اِنَّ عَلَیْنَا جَمْعَه وَقُوْانَه ٥ فَاِذَا قَرَاْنَهُ فَاتَّبِعْ قُوْانَه (القلیمة: ۱۸-۱۵) اس کا جمع کرنا اور پڑھانا ہمارے ذہے ہے، جب ہم پڑھا کریں تو تم (اُس کو سنا کرو اور) پھر اُسی طرح پڑھا کرو"۔ یہاں دونوں آیات میں قرآن قراء ت لیمنی پڑھنے کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی یہ کتاب چو نکہ پڑھنے کے لیے نازل ہوئی ہے اور سب سے زیادہ پڑھی جاتی ہے، اس لیے اس کا نام 'قرآن' ہے نازل ہوئی ہے اور سب سے زیادہ پڑھی جاتی ہے، اس لیے اس کا نام 'قرآن' ہے

2. الفرقان: فرقان کا مادہ 'ف رق' ہے اور اس کے معنی ہیں: ''دو چیزوں کے در میان تمیز، فرق اور جدائی کرنا اور دونوں کو ایک دوسرے سے الگ الگ کرنا ''۔ جب یہ معنی کلام اللہ کے ساتھ خاص ہوں گے تو معنی ہوگا ''حلال و حرام، پنج و جھوٹ، حق و باطل، معروف و منکر، نیکی و بدی، نفع و نقصان کے در میان فرق، لیمنی انتیاز اور جدائی کرنا، لیمنی کھرے اور کھوٹے کو پر کھنے کی سوئی

ترآن کو فرقان کا نام اس لیے دیا گیا ہے کہ بیرا پنی دلیلوں، حدود، فرائض اور اپنے حکم کی ساری وجوہات کے ذریعے حق و باطل کے در میان فرق وامتیاز کرتا ہے (علامہ ابن جربر طبری) ⇒ قرآن کا نام فرقان اس کیے رکھا گیا ہے کہ بیہ حق و باطل 'مسلمان و کافر ' مومن و منافق کے در میان فرق وامتیاز کرتا ہے۔ اِسی وجہ سے حضرت عمرُ ابن خطاب کو 'فاروق'کہا جاتا تھا کہ وہ حق و باطل کے در میان واضح فیرق فرماتے تھے۔ (امام الزر کشی)

3. الكتاب: قرآنِ كريم كا تيسرا نام الكتاب ہے جسے عام طور پر كتاب ہى كہتے ہیں۔ اس لفظ كا اصل يا مادہ ' ك ت ب' يعنى كتب ہے۔ كلام اللہ كے حوالے سے سب سے زيادہ مشہور نام تو 'قرآن ' ہى ہے ليكن اس كے بعد جو نام سب سے زيادہ اہم اور مشہور ہے وہ محتاب ' ہے۔ اكثر كلام اللہ كو صرف دو ناموں سے موسوم كيا جاتا ہے يا تو كہنے والا ' قرآن كہتا ہے يا 'كتاب'۔ اس كو كتاب اللہ كے نام سے بھى لكھا اور پڑھا جاتا ہے اللہ كے نام سے بھى لكھا اور پڑھا جاتا ہے

ی کتب کے تین معنی آتے ہیں: ا-لکھنا ۲-جمع کرنا ۳-فرض کرنا، مقرر کرنا

ﷺ پہلے معنی کے لحاظ سے، قرآنِ مجید نزول سے قبل لوحِ محفوظ پر لکھا ہوا تھا اور نزول کے بعد حضواً نے اپنی نگرانی میں کا تبانِ وحی سے اکھوایا تھا۔ اسی وجہ سے اسے محتاب کانام دیا گیا' یعنی وہ کلامِ الٰہی جو لکھنے اور پڑھنے کے لیے نازل ہوا موا

کتاب کا لفظ کبھی فرض و وجوب اور حکم و فیصلے کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے مثلًا: کُتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیَامُ (تم پر روزے فرض کیا گیا ہے)، کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ (تم پر قصاص فرض کیا گیا ہے)، کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ (تم پر قصاص فرض کیا گیا ہے)، کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ (تم پر قصاص فرض کیا گیا ہے)، کِتَابًا مَّوْقُوتًا (مقررہ وقت)۔

## اساء القرآن

- ⇒ خود الله تعالی نے قرآن کو قرآن میں مختلف مقامات پر محتاب کے نام سے ذکر کیا ہے۔ان تمام معنوں پر غور کرتے ہوئے محتاب کا جامع معنی ہوگا کہ بیہ اللہ کا حکم اور قانون ہے اور اس کے احکام و فرائض کا مجموعہ ہے
- 4. الذكر: قرآنِ كريم كے اساء ميں سے وتھا نام الذكر ہے۔ اللہ تعالی نے اپنے كلام كو 'ذكر' كا نام بھی دیا ہے، اور قرآن مجيد ميں مختلف مقامات پر اللہ تعالی خود قرآن كو 'ذكر' كے نام سے موسوم كرتے ہیں۔ 'ذكر' كا مادہ 'ذك ر' ہے، جس كے تين معانی بيان كيے جاتے ہیں۔ ياد ہانی، تذكرہ اور شرف وعزت۔
- ﴿ ذَكُرَ بَمَعَىٰ يَادِ دَہانی: ذَكَرِ کے معنی نجھی یاد دہانی، نصیحت اور یادداشت کے معنوں میں بھی آتے ہیں۔ قرآن کو ذکر اس معنوں میں کہنے کی وجہ بیہ ہے کہ یہ انسان کے لیے نصیحت اور رہنمائی ہے، لغت میں ذکر، ذکری اور ڈکرہ، نسیان (بھولنے) کی ضد ہے۔
- اس کے ایک معنی 'نصیحت' بھی بیان کیے ہیں، لیعنی یہ کتاب لو گوں کو راہِ راست پر لانے کے لیے اور اُن کو آخرت کی فکر این دہانی ہے ایس کے ایک اور اُن کو آخرت کی فکر این دہانی ہے ایس دلوں میں اُجا گر کرنے کے لیے نصیحت، لیعنی یاد دہانی ہے
- ور حقیقت انسان آگر اس نفیحت پر عمل کرے تولاز ماً وہ کامیابی کی منازل طے کرتا ہوااللہ کی رضاکا حق دار تخصیر ایا جائے گا۔ خود قرآن مجید میں قرآن کو نفیحت کہااور فرمایا کہ ''ص، قسم ہے نفیحت بھرے قرآن کی''۔ (ص ۳۸: ۱)
- ﴿ ذَكَرَ بَمَعَنَى تَذِكُرَهِ ﴿ اُمْتِ سَابِقِهِ ﴾ : كه بيه تذكره ہے اُمتِ سابقه كا تواس كى وجہ بيہ ہے كه قرآن اُمت سابقه ، كتب سابقه اور انبيائے سابقين كے حالات وواقعات اور ان كے احكام كى مكل ياد داشت ہے

## اساء القرآن

- ترآن میں سابقہ امتوں کے وہ تذکرے شامل ہیں جن کو انھوں نے تبدیل کر دیاتھا۔ قرآن میں اِن کی وہ تعلیمات موجود ہیں کہ جس کو اُنھوں نے اپنی کہ جس کو اُنھوں نے اپنی کا سے نکال دیا تھا۔ سورہ بقرہ میں بنی اسرائیل کو مخاطب کر سے اُن کہ تبلیغ کی گئی کہ بیہ کتاب تواُن کتابوں کی تصدیق کرتی ہے، للذااس پر ایمان لاؤ
- و زکر بمعنی شرف و عزت: ذکر کے معنی کبھی مدح و تعریف، شہرت وعظمت اور شرف کے بھی آتے ہیں۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ خود قرآن مدح و تعریف کے لائق ہے، شہرت کا حامل ہے اور عظمت و شرف، لیعنی عزت وافتخار والا اور بزرگی والا ہے
- ترآن کا نام ذکر اس لیے رکھا گیا ہے کہ اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے لو گوں کو اُن کی آخرت'ان کامعبود اور ہر چیزیاد دلائی ہے جس سے وہ غافل تھے (ابن عطیہ )
- 🖘 قرآن کو ذکراس لیے کہتے ہیں کہ اس میں نصیحت ہے اور سابقہ اُمتوں کے احوال ہیں اور ذکر کے معنی شرف بھی ہیں (سیوطیّ)
- 4. التنزيل: قرآن كريم كے پانچ نامول ميں انچوال اور آخرى نام 'التنزيل ' ہے۔ اللہ تعالی نے قرآن مجيد ميں مختلف مقامات پر قرآن كو تنزيل الْكِتٰبِ مِنْ اللهِ الْعَزِيْزِ الْعَلَمِيْنَ (السجدہ۲:۲۳)، تَنْزِيْلُ الْكِتٰبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ (المومن ۲:۲۰)
  الْحَكِیْمِ (الزمر ۱:۳۹)، تَنْزِیْلُ الْكِتٰبِ مِنَ اللهِ الْعَزِیْزِ الْعَلِیْمِ (المومن ۲:۲۰)
- سی نام کی وجہ تشمیہ تواس کے معنی سے ہی ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نازل کر دہ کتاب ہے، یہ کسی مصنف کی تحریر نہیں ہے اور نہ سے کہ جس نہ یہ کسی شاعر کاہی کلام ہے اور نہ کس ملک باعلاقے کا دستور ہے، بلکہ یہ تورب العالمین کا نازل کر دہ وہ قانون ہے کہ جس میں انسانیت کی بھلائی کاسامان جمع ہے۔ تنزیل کا مطلب ہے، نازل کر دہ کتاب،اور اس معنی سے بھی معلوم ہو گیا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کر دہ کتاب ہے